א. כל במצוב וגוי. נל"ד מה מצוה היא זאת הן, ועוד וכלא כבר אמר עקב תשמעון ושמרתם ועשיתם ומה

> מקום לחזור לומר כל המצוה. אכן הן האיש משה השכיל בלבות בני אדם כי רוח אחד יתעם כקטון כגדול, והוא סולם להמעים בעבודת כ׳ ולנאת מדרך החיים, והוא כי בעשות האדם ממלות כ׳ ב׳ או ג׳ מאשר תבואנה ומה גם אם יחזיקו באחת מכל מלות ה' בתמידות ובזריזות יולד בהם הולדה רעה להתעלל בשאר המצות הבאים לידם, ומה גם אם יהיו בידם כמה וכמה מהמנות שתמלא נפשם בקות מהמנות, ומה מאוד פשע נגע זה ובפרע בלב ההולכים בתורת ה' להבזות המלות הקלות בראותם שכם לומדי תורב ומקיימי רוב במלות וכו', וזכ בוא הסובב יסורי האנשים וימעט כבודם וירבו יגונותם וישפל אדם וישת איש, ואשר לזכ בא נביא ה' בתוכחותיו ואמר כל במלוכ יחם לכללות התורה למלוה אחת ולוה על כולה לבל יטעה בשגיון המכר, ונחן עעם שאין עליו תשובה ואמר למען תחיון ובאחם וגוי נחכוון במאמר תחיון על דרך אומרס ז"ל (זוהר ח"א ק"ע)

כי באדם יש רמ"ח אברים ושס"ה גידים וכוגדם בא דבר ה׳

לשמור שם"ה מנות לא תעשה ורמ"ח מלות עשה, והנה ישער החדם בבוא על אבר או גיד אחד איזה מיחוש או מכאוב וילעק לבו באוי ואבוי ממכאובו כאם יקבל מענה לנעקו באמור לו

כלא לך רמ"ח אברים ומהם רמ"ז שלימים ואם חלק מרמ"ם יתלה אין ראוי לקבול על זה, חה דמיון שמירת המנות שהם מיוסדים כנגד האברים והגידים וכשאדם עובר ומבעל אחת מהנה יפשיל הכחב בשכנגדו בחברים ובגידים, וכשם שחין תשובת בריאות רמ"ז מועלת להעביר הרגש כאב האבר תשלום רמ"ח כמו כן לא ישלימו רמ"ז מלות עשה לחסרון האחד תשלום רמ"ח, וכמו כן לא ישלים שמירת שס"ד מלות לא תעשה לביעול אחד חשלום שם"ה, והוא מאמר כל המצוה פיי בכללותה שלא יחסר כל שבידך לעשות תשמרון לעשות לה) פרי בין מלות לח תעשה בין מלות עשה, והטעם למען תחיון זה חלוי בזה וכשאתה | מחסר אחת מכל המצות אתה מחסר כנגדו חיות אבר אחד, ול"ח ישתנה המשל לנמשל שהמשל שהוא הרגש אבר אחד לפי שכוח מכחיב לכל חחדות כגוף משח"כ במצוח, לזכ בח מאמר הנביא בלשון זה כל המצוה פיי שגם מצות התורה לאחת יחשבו כגם שרבים במנין יסוד אחד ובנין אחד להם, ומעתה כם שוים ממש לדמיון כרמוז, ואומרו ורביתם פוי שבאמלעות זכ לא יכיה לכם מונע מהעובות ויחיו וירבו לו), ואומרו ובאתם

> ואכזרת בלבבך כחי ועולם ידי עשם לי את החיל הזה חכרת את הי אלקיך כי הוא המתן לך כח לעשות חיל למען הקים את בריחי וכרי, פבר הרגים רמבין על סשובה זו חכרת וכו׳ הא הקב"ה השם שידעו בלבבם כי בכחם עשו כל העלחעות ובעאי יוליאו הדבר מלבם וכי שישימו אל לבם כי במלרים לא סיו מלומדי מלחמה והיו חלשים ומ"מ כלחו וראו כי הקב"ה עחר להם ואלמלא הקביה עחרם עיציו ועד"ן קשה כי זה לא כזכר בקרא דחכרת דחלייל חכרת את אשר עשה במלרים, וכיל בשנבין באעת האיך יעלו על לבם לאעור כחי ועולם ידי לאחר שראו כיסי הי ונפלאות בעלרים והאכילם ען בעדבר והאיך יעלה על לבם כי כחם ועולם ידם פעל כל המלחמות ולא בחשגחת הי אבל כיל כ' המשך המקראות כך הוא שמתחיל ורם לצבך ושכחת וכו׳ המוליאך מארן מים המוליכך במדבר וכר המאכילך מן במדבר ואמרת בלבבך וכר דהיינו לאחר שראו כיסי ה' שעשה ן להם הם שלא בדרך העובע במלרים לא ה" לריכים לערוך מלחמה כראמר מרע"ה חי ילחם לכם ואחם חחרישון, ועשה ניסים במדבר במקים נחש שרף והאכילם מן הכל שלא בדרך הטבע. וסוב בהכניסתם לארץ ערכו מלחמה כדרך מלחמות מלכיות שורכי מלחמה ויחשבו ויאמנדו אל לבם אלו הקב"ה עוזר לכו לא הייכו לריכ" כלל לחרב וחכית וס" כופל" כגד"לו צלי שום חחצולה כלל, ונוזה ישפטו כי בכחם ושלם ידם כלחו את האומות ולא הי שעל כל

זאת ולא הושיעם כלום, ואיש המשך הפסוקים לאחר שראו שחוליאם עמלרים וחוליכם במדבר והאכילם מן אז ואמרם בלבבך כחי ועולם ידי וכוי והתשובה על זה למה באמת היי לריכים לערוך מלחעם ולא הושיעם בנס כבמלרים. אלא דכבר אמרו חז"ל על קרא אשר מלפבים כא ידעו כי בעוד ישראל שומרי חורה ומלוח לא לריכים להיות מלומדי מלחמה שישלו אויביהם תפחם, משאיכ כשאיכם במדרגה זאת, כי בשעת מתן חורה היו חירות ע מהאומות כי הכותן עליו עול תורה פורקיי ממכו עול מלכות וכוי וכל הפורק וכוי ומעתה אותר כי כאשר יצאו מתלכים היו ע"ת שיקבלו החוכה בסיכי ויסיי שומרי תורה כדאמר סקב"ם תעבדון אלקים בסר סום ולא ס" לריכים כלל לחרב וחכים כדרך שומרי סתורם אבל לחתר שעשו העגל לח פיי ראויי שיב בזכית התורה ולח פיי עוד חירות מהחומו כחשר כן הוא עודכה, ולא היי ראויי שיב לכניסת הארן רק לקיים השביעה שנשבע הי לאבוחינו כרכתיב לקתן לא בלדקתך ויושר לבבך וכר כי ברשעת הגוים וכר ולתען הקים את סדבר חשר נשבע כי לחבוסיך וכר ולח כ" רחו" שיעשה לחם נס שלח כדרך העובע כשומרי תורה אלא היו לריכים לעהוך מלחמה והי כתן להם כח לכלח כדי לקיים סשביעה אשר כשבע לאבותיני, חהו התשובה חברת כי סוא הנותן כך כת שמבין וחזבור שהקב"ה כותן לך כה פ" שמישיע לך ונותן לך כה שאתה תנלח אל העלחעה, ולא הוא יחים לבדו עשה עלחעה כמו בעלרים השעם למען הקים את בריתו אשר כשבע לאבותיך וכר ואין זה ישיעת הי בזכותך ולכן די בזה. כי נותן לך כח שתכלם

2010

שמע ישראל אתה עבר היום את הירדן (ט, א).

"מה ראה לומר להן כאן שמע ישראל, רבגן אמרי למה״ד למלך שקידש מטרונה בב׳ מרגליות, אבדה אחת מהן, א"ל המלך, אבדת אחת שמרי את השניה, כך קידש הקב"ה את ישראל ב*נעשה ונשמט,* ואבדו את נעשה שעשו את העגל, א"ל משה אבדתן את נעשה שמרו נשמע, הוי שמע ישראל" (דברים רבה ג. י).

היהדות מתקיימת ומשתמרת ע"י שני דברים: א' ע"י "נשמע", היינו שמיעת התורה ולימודה שהיא מפיחה נשמת חיים בלומדיה — "אשר נתן לנו תורת אמת וחיי עולם נטע בתוכנו"; ב' ע"י "נעשה", היינו קיום מצוות מעשיות, והליכה במסורת אבות. האווירה התורתית והמצותית שבה גדלים הבנים בעודם באיבם, מקשרת אותם בקשר אמיץ לקדשי ישראל. הבעשה והנשמע מייצגים איפא את שתי המרגליות שבהן קידש לו הקב"ה את כנסת ישראל. וכאשר מגיעה תקופה שה,,נעשה" מתרופף, היינו שקיום מצוות מעשיות נחלש, האווירה מתרוקנת מתוכן יהדוי, ומסורת אבות נעלמת, אז על שלומי אמוני ישראל, דברי ומנהיגי האומה להתאזר בעוז ותעצומות כדי לחזק את ה,, נשמע", היינו להגדיל תורה ולהאדירה, וע"י החיאת ה,,נשמע" הרבצת והפצת תורה נוכל להחיות את ה,,נעשה", ולהחזיר ליושנם את שני הכתרים, האחד שכנגד נעשה וחשני כנגד נשמע (שבת פה) שבהם היו משובצות שתי המרגליות.

עלינו להכריז בקול גדול ולא יסף: "שמע ישראל!" התאמצו לחזק את הנשמע, לימוד התורה, ואח"כ בוא יבוא בעקבותיו גם ה"נעשה", האוירה התורתית שתגרור את קיום המצוות המעשיות. כי "גדול הלימוד שהלימוד מביא לידי מעשה" (קדושין מ), וכן אמרו (תמורה יד) על הפסוק (תהלים קיט) "עת לעשות לה׳ הפרו תורתך" (תהלים קיט): מוטב תעקר תורה ואל תשתכח תורה מישראל", ועל הפסוק (ירמיה טז) "ואתי עזבו ואת תורתי לא שמרו" נאמר במדרש רבה (פתיחתא איכה רבתי): "הלואי אותי עזבו  ${\mathcal V}$ ותורתי שמרו מתוך שהם מתעסקין בה המאיר שבה היה מחזירן למוטב". וזהו מה שאמרו חז"ל בספרי ומובא ברש"י על הפסוק: "שמר ושמעת את כל הדברים האלה אשר אנכי מצוך" (דברים יב) "שמר זו משנה שאתה צריך לשמרה בבטנך שלא תשכח כענין שנאמר (משלי כ"ב), כי נעים כי תשמרם בבטנך׳ ואם שנית אפשר שתשמע ותקיים הא

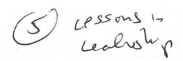
כל שאינו בכלל משנה אינו בכלל מעשה". , י. (א) בעת ההיא אמר ה' אלי פסל לך. אחר שהתנפלתי לפני ה' את ארבעים היום ואת ארבעים הלילה נתרצה אלי שיכתוב 47 לוחות שניות אבל היו הראשונות מעשה אלהים והמכתב מכתב אלהים 3º, ובאלו צוה אותי שיהיו מחצב ידי, והמכתב יהיה כמכתב הראשון באצבע אלהים: וטעם ועשית לך ארון עץ, שתשים הלוחות בתוכו בעת שתרד, והיה הארון הזה כולו עץ, הוא והמכסה אשר עליו מלמעלה, כמנהג בכל הארונות. והיו הלוחית שם עד שנעשה המשכן, ואו עשו הארון המצופה זהב והכפורת אשר עליו

זהב טהור, ולא אמר לו כן בלוחות הראשונות לפי שהיה גלוי לפניו שישברם. וטעם ויהיו שם כאשר צוני ה'948, שהיו שם עד שנעשה המשכן שצוני, ונתת את הכפורת על הארון מלמעלה ואל הארון תתן את העדות אשר אתן אליך 30, וזהו הטוב והישר בפסוקים האלה. וכתב רש"י, ולא זהו ארון שעשה בצלאל שהרי לא נתעסקו במשכן אלא 50 לאחר יום הכפורים. כי ברדתו מן ההר צוה להם על מלאכת המשכן ובצלאל עשה המשכן 51 ואח״כ ארון וכלים. נמצא זה אחר היה, וזהו שהיה יוצא עמהם למלחמה, ואותו שעשה בצלאל לא יצא במלחמה אלא בימי עלי ונענשר עליו ונשבה. זה לשון הרב. ודברי אגדה הם שמצא כתוב בתנחומא 5º. ויש לשאול ואחר שהוציא משם הלוחות ונתנם בארון שעשה בצלאל מה היה בזה. ולמה הוא יוצא עמהם למלחמה 58, ואומרים ששברי הלוחות היו שם 54, וכן שנינו במסכת שקלים 55, תניא רבי יהודה ברבי אלעאי (כאגדה, אבל דברי יחיד הם. שכך 55 שנינו במסכת שקלים 55, תניא רבי יהודה ברבי אלעאי אומר שני ארונות היו <sup>37</sup> עם ישראל במדבר, אחד <sup>35</sup> שהיו שברי הלוחות מונחין בו וכו׳. ירבנן אמרי אחד היה ופעם אחת יצא בימי עלי ונשבה. ודעת רבותינו בכל מקום בתלמוד 59 אינו כן, אלא לוחות ושברי לוחות מונחים בארון, ועוד אנה יעמוד הארון הזה עם הלוחות הראשונות כל ימי המדבר כי במשכן 60 בבית קדשי הקדשים לאחר הפרוכת 61 אין שם שתי ארונות. וכן שלמה לא הכניס לבית קדשי הקדשים אלא ארון אחד. אבל הארון הוה של uמשה כשנעשה ארונו של בצלאל גנזוהו כדין תשמישי קדושה. וזהו הנכון על דעת רבותינו. כי על דרך הפשט יתכן כי ועשית לך ארון עץ, ירמוז לארון שעשה בצלאל, וזה כי מתחלה °° נצטווה משה על המשכן וכליו והיתה המצוה הראשונה ועשו ארון עצי שטים, כי היא עיקר

הכוונה בכל המשכן ° להיות השם יושב הכרובים °°, ואחרי כן עשו את העגל וכאשר נתרצה השם למשה ואמר לו שיכתוב על הלוחות האלו כמכתב הראשון, צוהו בקצרה שיעשה ללוחות האלה ארון עץ, הוא המצוה בו ללוחות הראשונות, והנה הזכיר לו המצוה הראשונה שבענין המשכן ושהכל תלוי בה, ומזה למד משה לעשות המשכן וכליו, כאשר נצטווה מתחלה, ויהיה פירוש ויהיו שם כאשר צוני ה', שהיו שם לעד לעולם ° כאשר צוהו ה' מתחלה, ואל הארון תתן את העדות אשר אתן אליך ונועדתי לך שם ודברתי אתך וגו' 6°. והנה ברדתו הניח הלוחות באהל מועד עד שיעשה הארון והמשכן 6°, כי אלו לא שבר הלוחות הראשונות באהל מועד יהיו עד עשות בצלאל הארון, וכן שברי הלוחות על כרחנו שם היו כי לא החזירם עמו להר ב

oly One, Blessed Be He... ge nation, for we are one nd owing to the love with Him, an entire legion. He is. If one of us is missing, are diminished, with the tened, as it were. One of lessened. For this reason when a Jew dies.<sup>2</sup>

bt that a small group of world. Indeed, it is the body of determined spirsion can alter the course may be the fewest of all the ability, proven many world.



Ekev

## To Lead Is to Listen

fonly you would listen to these laws..." (Deut. 7:12). These words with which Parashat Ekev begins contain a verb that is a fundamental motif of the book of Deuteronomy. The verb is sh-M-A. It occurred in the previous parasha in the most famous line of the whole of Judaism, Shema Yisrael. It occurs later in Parashat Ekev in the second paragraph of the Shema, "It shall be if you surely listen [shamo'a tishme'u]" (Deut. 11:13). It appears no less than ninety-two times in Deuteronomy as a whole.

We often miss the significance of this word because of what I call the fallacy of translatability: the assumption that one language is fully translatable into another. We hear a word translated from one language to another and assume that it has the same meaning in both. But often it does not. Languages are only partially translatable into one another. The key terms of one civilisation are often not fully



Robert Frost said: "Poetry is what gets lost in translation." Cervantes compared translation to the other side of a tapestry. At best, we see a rough outline of the pattern we know exists on the other side, but it lacks definition and is full of loose threads.

(6) pv

reproducible in another. The Greek word *megalopsychos*, for example, Aristotle's "great-souled man" who is great and knows he is, who carries himself with aristocratic pride, is untranslatable into a moral system like Judaism in which humility is a virtue. The English word "tact" has no precise equivalent in Hebrew. And so on.

This is particularly so in the case of the Hebrew verb sh-m-a. Listen, for example, to the way the opening words of *Parashat Ekev* have been translated into English:

If you hearken to these precepts...
If you completely obey these laws...
If you pay attention to these laws...
If you heed these ordinances...
Because you hear these judgements...

There is no single English word that means to hear, to listen, to heed, to pay attention to, and to obey. SH-M-A also means "to understand," as in the story of the Tower of Babel, when God says, "Come, let us go down and confuse their language so they will not understand [yishme'u] each other" (Gen. 11:7).

As I have argued elsewhere, one of the most striking facts about the Torah is that, although it contains 613 commands, it does not contain a word that means "to obey." When such a word was needed in modern Hebrew, the verb *letzayet* was borrowed from Aramaic. The verb used by the Torah in place of "to obey" is SH-M-A. This is of the highest possible significance. It means that *blind obedience is not a virtue in Judaism*. God wants us to understand the laws He has commanded us. He wants us to reflect on why this law, not that. He wants us to listen, to reflect, to seek to understand, to internalise, and to respond. He wants us to become *a listening people*.

Ancient Greece was a visual culture, a culture of art, architecture, theatre, and spectacle. For the Greeks generally, and Plato specifically, knowing was a form of seeing. Judaism, as Freud pointed out in Moses and Monotheism, 2 is a non-visual culture. We worship a God who cannot be

seen; making sacred images, icons, is absolutely forbidden. In Judaism we do not see God; we hear God. Knowing is a form of *listening*. Ironically, Freud himself, deeply ambivalent though he was about Judaism, invented the *listening cure* in psychoanalysis: listening as therapy.<sup>3</sup>

It follows that in Judaism, listening is a deeply spiritual act. To listen to God is to be open to God. That is what Moses is saying throughout Deuteronomy: "If only you would listen." So it is with leadership—indeed with all forms of interpersonal relationship. Often the greatest gift we can give someone is to listen to them.

Viktor Frankl, who survived Auschwitz and went on to create a new form of psychotherapy based on "man's search for meaning," once told the story of a patient of his who phoned him in the middle of the night to tell him, calmly, that she was about to commit suicide. He kept her on the phone for two hours, giving her every conceivable reason to live. Eventually she said that she had changed her mind and would not end her life. When he next saw the woman he asked her which of his many reasons had persuaded her to change her mind. "None," she replied. "Why then did you decide not to commit suicide?" he asked. She replied that the fact that someone was prepared to listen to her for two hours in the middle of the night convinced her that life was worth living after all.<sup>4</sup>

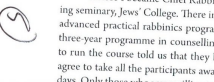
As Chief Rabbi, I was involved in resolving a number of highly intractable aguna cases, situations in which a husband was unwilling to give his wife a get so that she could remarry. We resolved all these cases not by using legal devices but by the simple act of listening: deep listening, in which we were able to convince both sides that we had heard their pain and their sense of injustice. This took many hours of total concentration and a principled absence of judgement and direction. Eventually our listening absorbed the acrimony and the couple was able to resolve its differences together. Listening is intensely therapeutic.

Anna O. (Bertha Pappenheim) famously described Freudian psychoanalysis as "the talking cure," but it is in fact a listening cure. Only through the active listening of the analyst can there be the therapeutic or cathartic talking of the patient.

Anna Redsand, Viktor Frankl: A Life Worth Living (New York: Clarion Books, 2006), 113-14.

<sup>2.</sup> Vintage, 1955.

· 6) NOV



Before I became Chief Rabbi I was head of our rabbinical train ing seminary, Jews' College. There in the 1980s we ran one of the most advanced practical rabbinics programmes ever devised. It included a three-year programme in counselling. The professionals we recruited to run the course told us that they had one precondition. We had to agree to take all the participants away to an enclosed location for two days. Only those who were willing to do this would be admitted to the course. We did not know in advance what the counsellors were planning to do, but we soon discovered. They planned to teach us the method pioneered by Carl Rogers, known as non-directive or person-centred therapy. This involves active listening and reflective questioning, but no guidance on the part of the therapist.

As the nature of the method became clear, the rabbis began to object. It seemed to oppose everything they stood for. To be a rabbi is to teach, to direct, to tell people what to do. The tension between the counsellors and the rabbis grew almost to the point of crisis, so much so that we had to stop the course for an hour while we sought some way of reconciling what the counsellors were doing with what the Torah seemed to be saying. That is when we began to reflect, for the first time as a group, on the spiritual dimension of listening, of Shema Yisrael.

The deep truth behind person-centred therapy is that listening is the key virtue of the religious life. That is what Moses was saying throughout Deuteronomy. If we want God to listen to us, we have to be prepared to listen to Him. And if we learn to listen to Him, then we eventually learn to listen to our fellow humans: the silent cry of the lonely, the poor, the weak, the vulnerable, the people in existential pain.

When God appeared to King Solomon in a dream and asked him what he would like to be given, Solomon replied: lev shome'a, literally "a listening heart" to judge the people (1 Kings 3:9). The choice of words is significant. Solomon's wisdom lay, at least in part, in his ability to listen, to hear the emotion behind the words, to sense what was being left unsaid as well as what was said. It is common to find leaders who speak; it is very rare to find leaders who listen. But listening often makes the difference.

Listening matters in a moral environment as insistent on human dignity as Judaism. The very act of listening is a form of respect. The royal family in Britain is known always to arrive on time and depart on time. I will never forget the occasion - her aides told me that they had never witnessed it before - when the queen stayed for two hours longer than her scheduled departure time. The day was January 27, 2005; the occasion, the sixtieth anniversary of the liberation of Auschwitz. The queen had invited survivors to a reception at St James's Palace. Each had a story to tell, and the queen took the time to listen to every one of them. One after another came up to me and said, "Sixty years ago I did not know whether tomorrow I would be alive, and here I am talking to the queen." That act of listening was one of the most gracious royal acts I have ever witnessed. Listening is a profound affirmation of the humanity of the Other.

In the encounter at the burning bush, when God summoned Moses to be a leader, Moses replied, "I am not a man of words, not yesterday, not the day before, not from the first time You spoke to Your servant. I am slow of speech and tongue" (Ex. 4:10). Why would God choose a man who found it hard to speak to lead the Jewish people? Perhaps because one who cannot speak learns how to listen. A leader is one who knows how to listen: to the unspoken cry of others and to the still, small voice of God.

זכור אל תשכח את אשר הקצפת את ה' אלקיך במדבר למן היום וכו' (ט:ז)

והוא אחד משש הזכירות שאנו אומרים בכל יום, והם: יצ"מ שבת מתן תורה זכירת מרים וזכירת עמלק. וברוב סידורים נדפס אצל הזכירה שבכתוב הנ"ל לזכור מעשה העגל. וראיתי ב"עיוני המקרא" של הגאון ר"י קמנצקי זצ"ל דתיכף בפסוק הסמוך זצ"ל דתיכר דא"א לומר דהכתוב מתכוון למעשה העגל דתיכף בפסוק הסמוך אמר יובחרב הקצפם את ה", א"כ העגל אמור אח"כ א"כ הכתוב למאי אחא, והוסיף דא"א לומר דקאי על מה שקרה בשעת קי"ס דהלא נאמר בזכירה זו במדבר (היינו מסה אבותינו במדבר). וע"כ בא למסקנא דכוונת הכתוב הוא למה שהלינו במרה למים עיי"ש בדבריו, דהוסיף דלכן נאמרה ענין פרה למה שהלינו במרה למים עיי"ש בדבריו, דהוסיף דלכן נאמרה ענין פרה

אדומה במרה דגם ענין הוישלך את העץ שהמתיק מר במר הוא כעין פרה אדומה.

ובסד<u>ור ר״י עמדין</u> נמצא עשר זכירות שצוה לאמרם באריכות ובפה מלא, והוסיף גם מדברי קבלה ענין זכירת ירושלים כהא ד׳אם אשכחך ירושלים', וגם ההצלה מבלק ובלעם כענין 'עמי זכר נא מה יעץ בלק' (מיכה ו,ה), וכן זכירת היפך כחי ועצם ידי, וזכירת המן, עיי״ש. והוא פירש הכתוב הנ״ל על העגל ג״כ.

ולי הי׳ נראה לומר, דהכתוב קאי לא רק על ענין מסויים אלא על כל תהלוכתם במדבר של כל מ׳ שנה, וזהו שהוסיף בפסוק כאן ׳ממרים הייתם עם ה׳׳ וקאי על כל המתרחש משך כל אותם השנים ולאו דוקא על פרט מסויים, והוסיף ׳ובחרב הקצפתם׳ דהרחיב דבורו לפרטים; ולזה אמר להם משה בסוף דבריו בפרשת וילך 'כי אנכי ידעתי את מריך וכו׳ הן בעודני חי עמכם היום ממרים הייתם עם ה׳ ואף כי אחרי מותי׳ — ועל כל זה צריך הזכירה. וקצת סעד לדברי מצאתי בדברי ר׳׳ עמדין, דכתב: ״הריני זוכר במרירות נפש כל אשר הכעיסו אבותנו להקב״ה במדבר ובפרט בעגל כמ״ש זכור אל תשכח את אשר הקצפת וכו׳ כנ״ל״, ונראה דר״ל בזה, דכל זמן היותם במדבר שסבלו מנסיון העוני לא עמדו בזה בשלימות דממרים היו והיו מהרהרים הרבה פעמים, ופעמים מקציפים ג״כ וא״כ כעת שאתם נכנסים לארץ ישראל ותהי׳ לכם נסיון העושר על אחת כמה וכמה שלא תוכלו לעמוד בשלימות, וזהו כעין אותו ק״ן של הן בעודני חי וכנ״ל.

(g) ~~/0 h

(8)

7/67



<sup>(</sup> הישטרו לכם פון פקדה לבכבה ושרות Beware, lest your heart be misled, and you turn away and worship strange gods. We know that Judaism hates paganism, the polytheistic universe populated by a variety of deities and semi-deities. How many times does the Pentateuch warn Israel against the venal sin of idol worship!

Reading the Pentateuch, one may naively say that all this was pertinent thousands of years ago, when mankind moved in the orbit of polytheism, when worship of the divine was synonymous with the lewd cultic rites of paganism. However, nowadays—when civilized religion is

pe (10)

monotheistic, and both Christianity and Islam fundamentally accept the message of monotheism carried by the Jew—the whole issue of monotheism versus polytheism has lost its significance. Who is an idol worshipper in our midst? The relentless struggle in which Moses and our prophets engaged millennia ago is, in our age, an anachronism. People either believe in one God or they do not believe at all, instead finding delight in agnosticism or atheistic doctrines.

Who professes faith in a multitude of gods?

When we read the prophets carefully, we discern that the prophets did not foresee the defeat of paganism at an early historical stage. They were not optimistic at all about the prospects of an easy and quick victory over polytheism. Of course, they beheld a great and fascinating vision. They were captivated by the sublime goal, the awe-inspiring destiny of man, when God will reign supreme over all nations. However, all these visions, hopes, and prophecies were related to a very distant time, to a day replete with majesty and glory, remote and beyond the reach of historical occurrence, somewhere on the fringes of time at the end of days. In short, the prophets were eschatologically minded when they spoke in glowing and passionate words of the universal kingdom of God.

Indeed, we still pray to God and plead with Him to wipe out idol worship from the face of the earth. And yet, as I walk out of the synagogue on Rosh Hashanah, I have never noticed a figure of the abominable and cynical Baal with horns, nor a statue of aging Zeus with his determined and energetic face. Judaism apparently has a different concept of paganism than the one

to which the reader of history is accustomed.

Who, then, is the perennial idol that man worships, the deity whom man adores, the god to whom man is unqualifiedly committed? It is man himself! The most horrible, repulsive, and menacing idolatrous worship is the deification and absolutization of man. Man may be great, but if we forget even for a fraction of a second that he is also very small, we commit the sin of idolatry. Man is divine, yet when he is not always aware of his satanic nature, he errs and is guilty of a grave offense. Absolutization of man's worth, hypostatization of his capabilities and accomplishments, idealization of his nature—these are tantamount to the most barbarous form of idolatry. The world will be rehabilitated and redeemed only when man has adopted with regard to himself a dual value judgment and looks at himself not only with admiration but with suspicion as well. (Vision and Leadership, pp. 132-136)

(F)